
T H E M A

VIVEKA 6, S. 38

Fragen und diese Fragen sind für viele
die gleichen.

Was?

Zuerst ist da ein großes Bedürfnis zu
wissen: „Was ist eigentlich los?“.
Haben wir sehr hohes Fieber, ohne
daß wir uns dies erklären könnten,
dann ist das sehr beunruhigend.
Können wir das gleiche Fieber aber
„verstehen“, weil wir vermuten, uns
wohl beim Nachbarn mit einer Grippe
angesteckt haben, dann können wir
schon viel besser damit umgehen.
Jeden Schmerz, den wir spüren, ver-
suchen wir einzuordnen, erklärlich zu
machen. Erklären zu wollen, was hin-
ter einem Symptom steckt, ist für die
meisten Betroffenen von großer
Wichtigkeit. Dabei gibt es viele unter-
schiedliche Ebenen, auf denen solche
Erklärungen gesucht und gefunden
werden können. Oft kann einfach die
Schulmedizin die gefragten Ant-
worten liefern. Nicht selten wird es
sogar als Enttäuschung empfunden,
wenn etwa selbst eine aufwendige
Computer-Röntgenuntersuchung kei-
nen Befund zeigt, obwohl an der
durchleuchteten Stelle doch so starke
Beschwerden zu spüren sind. „Da
muß doch etwas sein!“ Eigentlich
könnten wir uns freuen, daß eine
Störung noch keinen Knorpel oder
Knochen ernsthaft verändert hat.
Aber das Bedürfnis nach einer hand-
festen Erklärung für unsere Krankheit
ist oft so groß, daß wir uns manchmal
trotz eines schlechten Befundes nur
deshalb besser fühlen, weil es eben
ein Befund ist.
Auch andere Erklärungssysteme als
die Schulmedizin helfen Menschen,
ihre Erfahrung einzuordnen, manch-
mal sogar besser. Jedes System, das
den Umgang mit dem menschlichen
Körper zu seinem Thema macht, sei
es Yoga, Tai Chi, sei es Bewegungs-
therapie, Chiropraxis, seien es die ver-
schiedenen naturheilkundlichen und
ganzheitlichen Therapien, sei es noch
etwas anderes, bietet solche
Erklärungen an. Sie tun das aber nicht
deshalb, weil sonst das Erklärungs-
bedürfnis der Betroffenen enttäuscht

Sich „krank fühlen“ ist in der Regel
eine aktuelle Erfahrung: ein Schmerz
zum Beispiel, ein Unwohlsein oder die
Wahrnehmung, daß etwas in mir
nicht mehr wie gewohnt funktioniert.
Dieses Erleben ist auf der einen Seite
sehr subjektiv. Vom gleichen Schmerz
betroffen, wird sich der eine „sehr
krank“ fühlen, die andere nimmt ihn
vielleicht kaum wahr. Andererseits
reagieren die meisten Menschen, die
von Krankheit betroffen sind an
einem Punkt sehr ähnlich. Sie stellen

Auch wenn es der Erzählung nach das Gewahrwerden von

Krankheit, (neben Alter und Tod) brauchte, damit sich der ver-

wöhnte Prinz Siddharta auf den Weg machteWW , Buddha zu werden,

gibt es sicher noch viele andere und angenehmere Anlässe als

Krankheit, um über uns und unsere Aufgabe im Leben nachzuden-

ken. Wichtig ist die Frage nach Gesundheit und Krankheit aberkk

dennoch sicherlich für jeden Menschen. Im Berliner Yoga Zentrum

führen wir viele Gespräche mit Menschen, die von Krankheit be-

troffen sind. Manche davon kommen zum Yoga wegen ihrer

Krankheit, manche kommen mit der Frage, ob sie angesichts der

Einschränkungen, die sich aus einer Erkrakung ergeben, trotzdem

Yoga üben können. Oft wird Krankheit aber auch nur deshalb

Thema, weil es gilt, in einer YogaYY praxis Rücksicht zu nehmen auf

eine ansonsten wenig beeinträchtigende Nebensächlichkeit.

Der folgende Artikel möchte einige Fragen zum Umgang mit

Krankheit thematisieren.

Krankheit und Yoga
Der Versuch einer

Annäherung



noriert. Manchmal ist es ein langer
Prozeß innerer Auseinandersetzung,
bis jemand versteht, daß der Körper
tatsächlich krank ist und diese
Situation eine Änderung im gewohn-
ten Verhalten verlangt. Diese
Schwierigkeiten kennen wir natürlich
auch von unserer Haltung her, wie
wir âsana üben. Wie schwer fällt es
den meisten Yogaübenden, wenn sie
einsehen müssen, daß für ihren
Körper eine bestimmtes âsana jetzt
eine Überlastung ist, wo dessen
Praxis doch bisher noch ohne
Probleme möglich war. Dazu brau-
chen wir nicht einmal über Krankheit
sprechen. Der normale Prozeß des
Alterns, der den Körper und seine
Leistungsfähigkeit verändert, gibt
genug Beispiele dafür, wie gerne
Veränderung ignoriert wird.

Akzeptanz ist nicht
Resignation

Krankheit als Einschränkung zu ak-
zeptieren, muß aber keineswegs
heißen, daß wir in der dadurch ent-
standenen Unfreiheit gefangen blei-
ben. Genau das Gegenteil ist der Fall.
Wenn ich mich zum Beispiel als Sech-
zigjährigeR einmal damit abgefunden
habe, daß mein Körper auf Belastun-
gen nicht mehr so flexibel wie vor
zwanzig Jahren reagiert, dann gibt
mir das die Freiheit, mich gut und zu-
frieden zu fühlen mit dem, was ich
jetzt kann. Gleichzeitig muß das Ak-
zeptieren von Einschränkung keines-
wegs heißen, diese Einschränkung
festzuschreiben. Auch hier ist das
Gegenteil richtig. Wenn ich einmal
verstanden habe, was ich im Moment
meinem kranken Rücken wirklich zu-
muten kann und was ich ihm besser
erspare, dann ist damit zweierlei ge-
wonnen. Einmal höre ich auf, ihn
durch falsches Verhalten noch in ein
immer größeres Ungleichgewicht zu
ziehen. Zum anderen weiß ich, von
wo aus und wie ich beginnen kann,
meinem Rücken wieder belastbarer,
gesünder zu machen.

Krankheit als TabuTT

Manchmal kann man hören, Yoga-
Unterricht sei nur für Gesunde ge-
dacht. Sehen wir einmal davon ab,
daß das natürlich schon deshalb
Unsinn ist, weil sich bei einem einfa-

würde. Diese Erklärungen legen viel-
mehr in ihrem Rahmen den Grund-
stein dafür, wie je nach Krankheit und
Krankheitsverlauf solche Systeme mit
dem kranken Menschen umgehen.
Selbst hinter jedem kleinen Rat, der
sich auf eine Erkrankung bezieht,
steckt ja ein ganzes System von Vor-
stellungen, Annahmen, Schluß-
folgerungen.

Wie?

Was muß ich erwarten, wie werden
sich die Symptome entwickeln?
Vielleicht ist das die entscheidende
Frage überhaupt. Wenn wir sicher
sind, daß unser Leiden nur vorüberge-
hender Natur ist, dann mag es uns
vielleicht in wichtigen Unter-
nehmungen stören, Pläne durcheinan-
derbringen, aber wir werden uns
schließlich damit zurechtzufinden.
Leben wir aber mit der Unsicherheit,
ob es vielleicht mehr werden könnte
als nur eine Woche Schmerzen oder
Übelfühlen, sieht es schon anders aus.
Zu wissen, was ich habe, soll Sicher-
heit darüber bringen, welche Perspek-
tiven sich daraus für mich ergeben
(Leider ist dies nicht immer der Fall).

Was kann ich tun?

Was kann ich jetzt tun, was muß ich
tun, um Einfluß zu nehmen, um die
Störung für mich günstig verlaufen zu
lassen? Manchmal genügt es ja, nur
einfach solange zu warten, bis es mir
besser geht. Manchmal brauche ich
Informationen, brauche fremden Rat,
um zu einer guten Entscheidung zu
kommen. Manchmal muß ich mich
auch in die Hände anderer Menschen
begeben, die mich dann „behan-
deln“.

Warum ich, warum jetzt?

Ist eine Erkrankung ernsthaft genug,
stellen viele Me nschen daran schließ-
lich auch noch die Frage: Warum ich,
warum gerade jetzt? Welche tiefen
Gründe gibt es für mein Leiden? Gibt
es einen Sinn dahinter, und wenn ja,
welchen? Manchmal dauert es nur ein
paar Stunden oder Tage, bis auf diese
Fragen (und sicher noch einige andere
mehr) die nötigen Antworten gefun-
den sind. Oft begleiten diese Fragen

aber einen Menschen über lange Zeit,
stellen sich immer wider neu und an-
ders, je nachdem, wie sich die Krank-
heit und wie sich die Person selbst
verändert.

Krankheit als Hindernis

Diese Fragen zeigen, daß in der
Reaktion auf Krankheit zuerst ein
Aspekt ganz im Vordergrund steht:
Krankheit wird erlebt als Beeinträch-
tigung, als Hindernis, so wie es auch
Patañjali im Yoga Sûtra beschreibt.
Krankheit schränkt uns ein, nimmt
uns einen Teil unserer Freiheit und wir
empfinden dies als Störung. Das
Bedürfnis nach Einordnung, Benen-
nung einer Krankheit und die Fragen
nach deren möglichen Verlauf, sind
deshalb so wichtig, weil wir wissen
wollen, wie sehr die Krankheit unsere
bisherigen Möglichkeiten verändert.
Wir fürchten Einschränkung, Schmerz,
Leid und das macht uns Angst.
Gerade in den heutigen Diskussionen
über Krankheit wird dieser Aspekt oft
zu wenig beachtet. Es ist nichts
Falsches daran, Krankheit erst einmal
als Störung und Hindernis zu sehen.
Im Gegenteil, diese Reaktion ist
durchaus positiv. Sie ist auch
Ausdruck jener Kraft in uns, die uns
am Leben hält. Wenn ich zum Beispiel
im Winter nasse Füße bekomme,
dann ist es das Bedürfnis, eine mögli-
che Erkältung zu verhindern, das mich
rechtzeitig die Schuhe und Socken
wechseln läßt. Gesund bleiben zu
wollen, ist eine wichtige und positive
Kraft in uns. Körperliche Gesundheit
gibt uns Freiheit. Krankheit zwingt
uns, einen Teil unserer Energie auf
diese Krankheit zu verwenden.
Krankheit begrenzt die vielfältigen
Lebensprozesse des Körpers, manch-
mal vereinnahmt sie diese sogar ganz.
Früher wurden Krankheiten deshalb
im Volksglauben oft dem Umstand
zugeschrieben, von einem Dämon be-
sessen zu sein. Als Beschreibung ist
das ganz anschaulich: Seine Freiheit
ist mit der Unfreiheit des oder der
Kranken bezahlt.
Manchmal braucht es allerdings einige
Zeit, bis wir verstanden haben, daß
eine Störung, unter der wir leiden,
tatsächlich Einschränkung ist. Der
Rücken schmerzt, aber der Betroffene
belastet sich weiter ungesund wie ge-
wohnt. Der Schmerz ist da, aber es
werden die nötigen Konsequenzen ig-

VIVEKA 6, S. 39

T H E M A



chen Nachfragen herausstellen würde,
daß nicht wenige der Teilnehmer an
Yogakursen gerade deshalb gekom-
men sind, weil sie sich nicht gesund
genug fühlen. Und sehen wir auch
davon ab, daß sich bei einem solchen
Herangehen schnell die Frage stellt,
was heißt eigentlich „krank“ und wer
bestimmt, wann das anfängt und auf-
hört? Was bleibt, ist die Tatsache, daß
solche Vorstellungen Krankheit leicht
zu einem Makel machen.
Yogaunterrichtende sprechen ja viel
von Gesundheit und davon, wie wich-
tig es ist, etwas für ihre Erhaltung zu
tun. Gerade deshalb müssen sie be-
sonders aufpassen, Krankheit nicht zu
einem Tabu zu machen, nicht für sich
selbst und nicht für die Menschen, die
zu ihnen kommen.
Dabei wäre es recht einfach, einen
normalen Umgang mit Krankheit,
auch im Yogaunterricht, zu pflegen.
Was macht es große Mühe, jeman-
dem, der sein Knie nicht gut beugen
kann, eine alternative Übung vorzu-
schlagen? Warum sollte nicht die
Mühe lohnen, jemanden mit einem
empfindlichen unteren Rücken beizu-
bringen, daß jetzt bestimmte âsana,
zum Beispiel intensive Vorbeugen
nicht gut tun, sondern schaden?
Natürlich gibt es immer wieder
Situationen, in denen wir klarmachen
müssen, daß eine Person zu einem be-
stimmten Zeitpunkt im Gruppen-
unterricht entweder gar nicht oder
nur mit praktisch nicht leistbarem
Aufwand gut aufgehoben ist. Aber
auch das kann man so vermitteln, daß
es nicht gleichbedeutend mit dem
Ende von âsana -Praxis verstanden
wird. Wenn wir den Menschen, die
wir unterrichten, achtsam begegnen,
können wir ihnen leicht die Angst
nehmen, eine Einschränkung, die sie
sich zugezogen haben, würde ein
Üben unmöglich machen. Wir können
ihnen Alternativen aufzuzeigen, die
ihre Grenzen respektieren und trotz-
dem helfen, sie zu erweitern und viel-
leicht schon verloren geglaubtes
Terrain zurückgewinnen.
Wenn Betroffene selbst ihre Krankheit
tabuisieren, dann tun sie es oft des-
halb, weil ihre Umgebung Kranksein
nicht zuläßt oder sehr negativ belegt.
Eine Frau hat einen Haushalt und zwei
Kinder zu versorgen. Ihre chronischen
Kopfschmerzen verheimlicht sie der
Familie gegenüber, um sie „nicht
damit zu belasten“.
Manchmal ist aber auch die Bedro-

T H E M A

VIVEKA 6, S. 40

hung für die Lebensperspektive zu
groß: Eine Tänzerin leidet seit Jahren
unter immer massiver wiederkehren-
den Schmerzen im Lendenbereich,
sieht für sich aber jedesmal einen
neuen Grund, warum es gerade die-
ses eine mal so gekommen ist. „Ei-
gentlich“ ist der Rücken in Ordnung,
„wäre da nicht diese eine dumme
Bewegung gewesen...“.
Die erste Bedingung, Krankheit per-
sönlich oder im Umgang mit anderen
nicht zum Tabu werden lassen zu
müssen, ist die Einsicht, daß Krankheit
immer und für jeden im Bereich des
Möglichen liegt. Der erste Schritt hin
zum Tabuisieren von Krankheit be-
steht tatsächlich in dem Irrglauben,
wenn wir es nur richtig anstellten,
dann müßten wir einfach gesund blei-
ben. Als hätten wir das wirklich so in
unserer Hand.

Krankheit als Chance

Die Menschen kommen zum Yoga,
weil sie sich besser fühlen wollen.
Mag die körperliche Ebene im
Vordergrund stehen, mag es die gei-
stige sein, meist sind es eine Unzu-
friedenheit, ein Gefühl der Einschrän-
kung, ein Leiden, das Menschen auf
den Weg bringt.
Ein alter Text, die „Sâmkhyakârikâ“,
in der die Philosophie des Sâmkhya er-
läutert wird, die auch Grundlage von
Patañjalis Yoga Sûtra wurde, beginnt
so: „Aus dem Leid selbst entsteht die
Suche nach den Mitteln, es zu been-
den“.
Krankheit verursacht solches Leiden
und so ist für viele Krankheit ein
Anlaß, innezuhalten und über mehr
nachzudenken als nur die augenblick-
lichen Beschwerden. Damit das aber
möglich ist, bedarf es einiger Voraus-
setzungen. Nehmen wir einmal starke
Rückenschmerzen als Beispiel. Das
erste, was einen Menschen beschäf-
tigt, der unter starken Schmerzen lei-
det, ist die Frage, wie er sie schnellst-
möglich wieder loswerden kann. Das
ist nicht die Zeit, Antworten auf
grundsätzliche Fragen zu finden, der
Schmerz dominiert. Überhaupt ist es
selten so, daß jemand, der von einer
Erkrankung akut betroffen ist, sich so-
fort grundsätzlichen Gedanken über
Ursachen machen kann und möchte.
Natürlich kann auch  ein länger an-
dauerndes Leiden so groß sein, daß es
einen Menschen gleichsam auffrißt.

Um innezuhalten, braucht es Ruhe;
Ruhe auch von akuten bohrenden
Beschwerden. Deshalb können wir
uns im Fall eines schmerzenden
Rückens auch ohne Bedenken erst
einmal darum kümmern, wie sich die
Schmerzen verringern lassen, und
wenn einige Yogaübungen dabei hel-
fen können, ist das schön. Dahinter
die Gefahr zu sehen, ein Symptom
würde nur weggeschoben, ohne wirk-
lich „bearbeitet“ zu werden, ist
töricht. Innehalten heißt nicht nur, frei
sein vom Druck der täglichen
Verpflichtungen und Aufgaben, son-
dern auch einigermaßen frei sein von
drängenden körperlichen
Beschwerden. Selbst für Menschen,
denen es schon im ersten Moment
ihres Rückenschmerzes „klar ist“, daß
sie sich übernommen haben, sich zu-
viel zugemutet haben und daß der
Rückenschmerz eine Antwort darauf
ist, auch solche Menschen kümmern
sich natürlich erst einmal darum, den
Schmerz zu reduzieren. Unter
Schmerzen lassen sich keine klaren
Gedanken fassen, über sich reflektie-
ren kann man dann schon gar nicht.
Die Erfahrung zeigt, daß wir uns als
YogalehrerInnen im Zusammenhang
mit Krankheit getrost immer nur um
die Frage kümmern können, die von
dem Betroffenen gerade auch gestellt
wird und dabei nichts versäumen. Ist
jemand bereit, sich auseinanderzuset-
zen, werden die Fragen kommen. Ist
jemand nicht bereit dazu, dann wer-
den die besten Ratschläge und
Erkenntnisse keine Wirkung zeigen.
Trotzdem ist der Einschnitt, den eine
Erkrankung mit sich bringt, immer
eine große Chance, neue Wege zu
versuchen, neue Einsichten über an-
dere und sich selbst zu gewinnen.
Aber wir dürfen auch nicht so tun, als
wären solche oder andere Krisen die
einzige Möglichkeit, einen Prozeß von
Selbsterkennen zu beginnen. Nach
einem Vortrag über die Bedeutung
und Wichtigkeit von Krisen für den
spirituellen Weg fragte eine Zuhörerin
am Ende etwas verzagt: „Und was ist
jetzt mit mir? Ich fühle mich gut, bin
nicht krank, keine ernsthafte Krise
weit und breit. Bin ich also ohne
Möglichkeit, mich weiter zu ent-
wickeln?“
Alles, was wir an Erkenntnissen aus
einer Krise, einer Krankheit gewinnen
können, entsteht nicht durch diese
Krankheit, sondern offenbart sich nur
durch sie. Wenn uns zum Beispiel ein



die Kälte gestellt, weil ich die Nase
voll habe? Oder wäre es nicht viel-
leicht die richtigere Schlußfolgerung,
mir wärmere Schuhe zu kaufen?
Manchen verstellen solch schnelle,
plausibel klingende, aber kurzschlüs-
sige Begründungen von Problemen
und Beschwerden den Blick auf die
richtigen Lösungsmöglichkeiten.
Leicht wird so auch zum Beispiel ein
ernsthaftes körperliches Problem, das
einfach daraus resultiert, daß jemand
die für ihn oder sie falschen  und
schädlichen âsana praktiziert, umge-
deutet zu einem Problem fehlender
positiver Einstellung zum Üben. Eine
Schlußfolgerung mit manchmal fata-
len Auswirkungen.
Auch scheinbar offensichtliche
Zusammenhänge können trügerisch
sein. Ein Taxifahrer hat sich durch zu
langes Sitzen in schlechten Autositzen
ein Ungleichgewicht im Rücken zuge-
zogen. Seit der Schmerz da ist, stellt
er fest, daß jeder Streß den Schmerz
verstärkt, Ruhe ihn bessert. Das heißt
keineswegs. daß Streß die eigentliche
Ursache seines Problems ist. Fast jedes
Symptom wird sich unter Streß ver-
schlechtern, in der Ruhe verbessern.
Würde unser Taxifahrer für die Lösung
seines Rückenproblems nur versu-
chen, allen Streß zu vermeiden, wäre
dies wahrscheinlich vergebliche Mühe.
Die Lösung liegt vor allem in der Ver-
änderung seiner Arbeitsbedingungen,
oder auch darin, seinen Rücken stabi-
ler gegen die Anforderungen zu ma-
chen, die langes Autofahren mit sich
bringt, oder in beidem. Wenn er dabei
auch noch besser mit seinem Streß
umzugehen lernt, ist das allerdings si-
cher auch von Vorteil.
Eng ist unser Blick aber noch häufiger
in die andere Richtung. Wir suchen
nach „mechanischen“ Erklärungen,
wo doch eine Reflexion unserer Ge-
samtsituation gefragt wäre. Für den
Kopfschmerz ist das Wetter, die
schlechte Luft schuld. In Wirklichkeit
haben wir einen Konflikt mit der
Arbeitskollegin nicht gelöst und das
drückt uns. Wir erforschen akribisch,
wie weit ich noch in dieses oder jenes
âsana gehen kann, ohne eine Ver-
spannung, die mich plagt, zu spüren,
anstatt mir grundsätzlich Gedanken
darüber zu machen, wie leistungsori-
entiert ich mit mir und meinem
Körper in meinem Üben umgehe.

Körper - Geist

Rückenschmerz darüber aufklärt, daß
wir in unserem Alltag überlastet sind,
uns an falschen Werten und
Maßstäben messen, zu viel Zeit für
Überflüssiges vertun, dann war dies
auch schon vor unserem Einbruch in
die Krankheit so. Deshalb können wir
Krankheiten oder Krisen vielleicht im
nachhinein dankbar sein, weil sie uns
die Augen für etwas bisher Verbor-
genes geöffnet haben. Das heißt aber
nicht, daß wir die Augen nicht auch
anders, unspektakulärer, weniger
schmerzhaft hätten öffnen können.
Das ganze Konzept des Yogaweges,
so wie es Patañjali ausbreitet, braucht
keine Krisen, braucht keine Krankheit.
Wir können auch in kleinen, behutsa-
men Schritten klarer sehen lernen.
Aber auch das muß nicht so friedlich
ablaufen und alles, was uns auf unse-
rem Weg begegnet, also auch
Krankheit und Krisen, können wir - al-
lerdings nur, wenn die Voraus-
setzungen dafür vorhanden sind -
zum Besseren nutzen.
Dennoch ist jede Krankheit auch
Ausdruck eines Ungleichgewichts und
trägt nicht nur die Möglichkeit in sich,
daß wir daran wachsen, sondern auch
daß wir daran scheitern können.
Krankheit als den Weg zu mehr
Erkenntnis über sich selbst zu verherr-
lichen, ist zynisch jenen gegenüber
(und das sind sicher die meisten), die
in ihrer Krankheit stecken bleiben und
sich ihr Leben lang mit oberflächli-
chen Lösungen herumschlagen, weil
ihr Leiden sie so in die Enge getrieben
hat, daß sich kein Ausweg zeigte.

Wieviel Sinn macht
Krankheit?

Warum trifft einen Menschen eine
Krankheit? Unser Bedürfnis nach
Erklärungen läßt uns gerne nach ein-
fachen Antworten schauen. Eine die-
ser einfachen, zu einfachen
Antworten, ist die Vorstellung, daß
sich jeder Mensch seine Krankheit
gleichermaßen „verdiene“.
Diese Vorstellung beruht auf der
Annahme, daß aus meinem
Verhalten, Denken auf direktem Weg
Krankheit entstehe. Krankheit ließe
sich deshalb also auch aus meinem
bisherigen Verhalten, Denken, Fühlen
ableiten und erklären.
Man kann es auch noch schärfer aus-
drücken: „Wer krank ist, verdient es

VIVEKA 6, S. 41

T H E M A

nicht anders“. Krankheit ist Strafe für
Fehlverhalten.
Dieser Irrtum kann so weit gehen, daß
bestimmte Erkrankungen aus be-
stimmten mentalen Mustern abgelei-
tet werden. Wer einen Schnupfen hat,
der hat überhaupt „die Nase voll“,
wer Verdauungsstörungen hat, „hält
zu viel fest“, usw. Hinter solchen
Ideen steht die Überzeugung, daß
körperliche Symptome direkter Aus-
druck der Struktur und Entwicklung
unseres Geistes seien, daß Knoten in
unserem Geist im Körper ihren unmit-
telbaren und sofort durchschaubaren
Ausdruck fänden.
So viel an der Vorstellung, daß sich
unsere geistige Befindlichkeit sich in
unserem Körper ausdrücken kann,
richtig ist, so viel ist an ihr falsch,
wenn sie auf einen zu einfachen
Nenner gebracht wird.
Sicher, ein Kettenraucher muß sich
nicht wundern, wenn er an Lungen-
krebs erkrankt. Aber wodurch könnte
er sich den Krebs mehr verdient
haben, als sein ebenfalls kettenrau-
chender Kollege, der mit dem glei-
chen Konsum steinalt wurde? Was ist
mit einem Kind, das krank auf die
Welt kommt? Wenn in der Dritten
Welt Tausende an einer Choleraepe-
demie sterben, weil sie kein sauberes
Trinkwasser finden und kein Geld für
Brennholz zum Abkochen haben, was
drückt sich da für den Einzelnen in
seiner Krankheit aus?
Westeuropäer haben eine deutlich
höhere Lebenserwartung und sind im
Durchschnitt ohne jeden Zweifel kör-
perlich gesünder als etwa südamerika-
nische Indios. Liegt das etwa daran,
daß Europäer von klarerem, oder viel-
leicht von gesünderem Geist wären?
Man sollte vorsichtig mit der Behaup-
tung sein, in jeder Krankheit, stecke
ein Sinn, der sich aus der persönlichen
Biographie eines Menschen ergäbe. Es
verengt unseren Blick auf die vielfälti-
gen Ursachen von Krankheit, wenn
wir hinter jedem Ungleichgewicht nur
noch eine Störung unserer psychi-
schen Befindlichkeit vermuten. Wir
hatten das Beispiel schon: Ich habe
einen Schnupfen, also „muß ich ja
wohl die Nase voll haben“, von der
Arbeit, meiner Familie oder sonst
wem. Wenn meine Erkältung nun
aber ganz einfach nur einen Grund
hat, nämlich daß ich für meine kör-
perlichen Möglichkeiten zu lange mit
nassen Füßen in der Kälte gestanden
habe? Habe ich mich etwa so lange in



Es gibt ohne Zweifel eine enge
Verbindung zwischen Körper und
Geist. Schon die Vorstellung, sie beide
als etwas wirklich voneinander Ge-
trenntes zu sehen, ist bei näherem
Hinsehen ein recht schwieriges Unter-
fangen. Trotzdem können wir beob-
achten, daß Körper und Geist ihre je-
weils eigene Dynamik getrennt von-
einander entfalten können.
Die Enge im Geist und Herzen eines
Menschen muß ihn keineswegs kör-
perlich krank machen. Offenherzige
und weise Menschen können an allen
möglichen Krankheiten leiden. Es gibt
selten Verbindungen zwischen Körper
und Geist, die so einfach, direkt und
durchschaubar sind, wie wir sie uns
gerne wünschten. Und Verbindungen,
die einmal bestehen, müssen so nicht
bleiben.
Ein Beispiel. In Untersuchungen zeigt
sich immer wieder, daß Menschen,
die an Krebs erkranken sich häufig
schon über lange Jahre vor dem
Ausbruch ihrer Erkrankung in einer
Situation befanden, die eine zu die-
sem Thema angelegte Studie „chroni-
scher Hoffnungslosigkeit“ nennt. Ja,
es gibt sie, diese Verbindung von
Geist und Körper. Aber können wir
damit behaupten, jedeR Krebskranke
leide vor seiner Erkrankung unter
„chronischer Hoffnungslosigkeit“?
Und weiter: Manchen, auf die diese
Beschreibung zutrifft, gelingt es, oft
gerade in der Auseinandersetzung mit
ihrer Erkrankung, diese psychische
Sackgasse zu überwinden. Heißt das,
daß damit der Krebs verschwunden
wäre? Keineswegs. Auch ein Magen-
geschwür, das erst einmal nichts an-
deres war als Ausdruck von zu viel
Streß, kann so chronisch werden, daß
es auch unter dem gelungensten
Streßabbau weiter schwelt und eine
Tasse zu starker Kaffee neue
Beschwerden macht. Es gibt eine
Eigendynamik von Körperprozessen,
auf die unsere mentale Befindlichkeit
nicht automatisch Einfluß hat. Und es
gibt eine Eigendynamik mentaler
Prozesse, auf die unser Körper nicht
automatisch Einfluß nehmen kann.
Daß im Zusammenhang mit der
Entstehung zum Beispiel von Krebs
psychische Ursachen viel diskutiert
werden, ist für uns auch noch aus
einem anderen Grund von großer
Wichtigkeit. Es weist nämlich noch
einmal auf die Zwiespältigkeit hin, die
in der Tatsache liegt, daß sich innere

T H E M A

VIVEKA 6, S. 42

Konflikte eines Menschen schließlich
in einer körperlichen Störung aus-
drücken. Auf der einen Seite ist dieser
Mechanismus eine Hilfe, eine im ver-
borgenen liegende Krise endlich
wahrnehmen zu können. Zum ande-
ren liegt in diesem Mechanismus auch
immer das Risiko, daß die Krankheit
eine Eigendynamik entwickelt, die
ihren eigenen Gesetzen folgt. Bei aller
Wertschätzung für die Tatsache, daß
Krankheit uns einen Weg zeigen kann
aus einem verknoteten Konflikt, sollte
nicht vergessen werden, daß es auch
die Möglichkeit gibt, ein Problem
wahrzunehmen, bevor der Körper zu
solch drastischen Hilferufen wie
Krankheit greifen muß und daß diese
Möglichkeit uns gesünder und länger
leben läßt.
Die Eigendynamik, die unser Körper
entwickeln kann, ist allerdings nicht
nur von Nachteil, weil sie sich auch in
Richtung Gesundheit bewegen kann.
So sind wir froh, daß sich nicht jede
mentale Enge als Ungleichgewicht im
Körper niederschlägt. Das gleiche gilt
für die Selbständigkeit unseres
Geistes. Jede Auseinandersetzung mit
Krankheit lebt auch von der Mög-
lichkeit, daß wir uns unter bestimm-
ten Voraussetzungen in einem kran-
ken Körper wohl und frei fühlen kön-
nen.
Die Beachtung dieser Eigendynamiken
hat im Yoga eine lange Tradition. Das
gesamte Konzept vom Fluß des prâna
als Grundlage unseres Lebens ver-
sucht, Körper und Geist in ihren je-
weilig besonderen und manchmal ei-
genständigen Rollen und Funktionen
ebenso wie in ihrem Zusammenspiel
zu verstehen und zu beeinflussen.
Weil im letzten Heft von VIVEKA so
viel vom Knie die Rede war, nehmen
wir zur Veranschaulichung folgendes
kleines Beispiel. Karl F.s Knie schmerzt
und läßt sich nur noch schwer bewe-
gen. Er fühlt sich dadurch sehr einge-
schränkt, nicht nur im Alltag, sondern
auch in seiner täglichen
Meditationspraxis. Schon vor einigen
Jahren fand Karl F. in der in der
Haltung des Lotossitzes sein Ideal von
Konzentriertheit, Gelassenheit und
Ruhe. Dieses Bild hat ihn nicht mehr
losgelassen und daß es ihm gelang,
sich diesem Ideal auch körperlich
durch die Praxis einer strengen Sitz-
haltung immer mehr anzunähern, gab
ihm viel innere Kraft. Wie man sich
denken kann, machen Karl F. die
Kniebeschwerden auch deshalb viel zu

schaffen, weil ihm dadurch ein wichti-
ger Aspekt seiner täglichen Yoga-
praxis verloren gegangen ist. Von den
Strategien, die Yoga in einer solchen
Situation folgt, sind zwei für unsere
Diskussion besonders wichtig.
Einmal gibt es im Yoga die Idee, daß
sich die Blockade im Knie auf der
Ebene beeinflussen lassen kann, auf
der sie auftritt, also auf der des
Körpers. Das hat einige Konse-
quenzen. Zum Beispiel könnten wir
Karl F. eine besondere Praxis bestimm-
ter âsana vorschlagen, von der wir aus
Erfahrung wissen, daß sie bei solchen
Beschwerden auf das Knie positiv ein-
wirken können. Wenn wir uns auf
dieser körperlichen Ebene um das
Knie kümmern, bleibt aber die Ebene
von „Geist“ nicht außen vor. Die
mentale Ausrichtung ist auf zweierlei
Weise wichtig: einmal soll nicht me-
chanisch geübt werden, sondern mit
der passenden mentalen Ausrichtung
und in Verbindung mit dem Fluß des
Atems. Und umgekehrt, wenn wir
unser Knie über unsere prâna -Energie
erreichen wollen, dann müssen die
körperlichen Voraussetzungen dafür
stimmen. Wir wählen also eine kör-
perlich günstige Position und zum
Beispiel nicht eine Haltung, die neue
Blockaden oder Schmerzen riskiert.
Zum anderen muß es auch gelingen,
so an das Üben heranzugehen, daß
wir Vertrauen fassen und einen Erfolg
für möglich halten. Ohne diesen
Glauben werden wir kaum etwas be-
wegen können. In der Sprache des
Yoga sind dies Überlegungen, wie ein
blockiertes prâna wieder in Fluß
kommt. Dies ist Thema von tapas, der
Kunst, einen inneren Reinigungs-
prozeß in Gang zu setzen. Die Mittel
dafür sind âsana, prânâyâma, Medi-
tation, unsere Ernährungsweise, und
die Art und Weise, wie wir unseren
Alltag organisieren.
Das ist die eine Antwort auf die
„Krankheit“ Knieschmerz.
Die andere Strategie, die der Yoga an-
gesichts von Krankheit verfolgt, wird
auf schöne Weise in der Bhagavad
Gîtâ ausgedrückt, wenn dort Yoga
definiert wird als: duhkha samyoga
viyogam, als die „Trennung der
Verbindung zum Leid“. (VI, 23). Was
könnte das für Karl F. heißen? Zum
Beispiel das: Neben den Bemühungen,
die Funktion des kranken Knies wie-
der herzustellen, stellt sich noch eine
andere Aufgabe. Sich „vom Leid tren-
nen“ heißt einen Weg finden, vom



Körpers das zu erreichen, was mög-
lich ist, sondern gibt ihm den richti-
gen Rahmen.

“Svastha”

2000 Jahren. Deshalb ist ein Text wie
das Yoga Sûtra des Patañjali auch voll
von Vorschlägen, wie wir eine solche
Veränderung in unserer Wahrneh-
mung bewerkstelligen können. Aber
dieses „Trennen vom Leid“ ersetzt

nicht das Bemühen, auf der Ebene des

Ideal „Lotussitz“ zu lassen und bei der
Meditation auf einem Stuhl trotzdem
zufrieden zu sein. Das Knie ist nicht
gesünder, aber wir leiden nicht mehr
unter der daraus entstehenden
Einschränkung. Daß dies nicht einfach
ist, wußten die Alten auch schon vor

VIVEKA 6, S. 43

T H E M A

Die Schulmedizin hat sich lange Zeit nur damit beschäf-
tigt, was Menschen krank macht, weniger damit, was sie
gesund erhält. Diese Orientierung nennt man eine „patho-
genetische“, die Beschreibung der Entwicklung von
Krankheit steht im Mittelpunkt. Inzwischen gibt es andere
Ansätze, die sich vor allem die Frage stellen, was eigent-
lich hält einen Menschen gesund? Warum bleibt ein
Mensch auch unter Belastung gesund? Warum kann ein
kranker Mensch wieder gesund werden? Diese modernen
Überlegungen entsprechen in vielem den alten und tradi-
tionellen Vorstellungen, wie sie etwa der Yoga, aber auch
die Âryuveda und andere Systeme wie zum Beispiel die

g g

traditionelle chinesische Medizin entwickelt haben.
Deshalb sollen diese in der westlichen Medizin noch
recht neuen Gedanken hier kurz vorgestellt werden. Die
Vertreter dieses Konzeptes erläutern ihre Betrachtungs-
weise gerne mit folgendem Bid: „Wir alle schwimmen
während unseres Lebens in einem Fluß voller Gefahren.
Oder, um eine Metapher zu wählen, fahren wir alle eine
lange Skipiste hinunter, an deren Ende ein unumgängli-
cher und unendlicher Abgrund ist. Die pathogenetische
Orientierung beschäftigt sich hauptsächlich mit denjeni-
gen, die an einen Felsen gefahren sind oder in eine
Gletscherspalte fielen. Weiterhin versucht sie uns davon
zu überzeugen, daß es das beste ist, überhaupt nicht Ski
zu fahren. Dieser Ansatz beschäftigt sich damit, wie die
Piste ungefährlicher gemacht werden kann und wie man
Menschen zu sehr guten Skifahrern machen kann“.
Gesundheit ist kein statischer Zustand, sondern ein sich
ständig veränderndes Gleichgewicht zwischen Kräften,
die uns in Richtung Krankheit und Kräften, die uns in
Richtung Gesundung drängen. „Der Kampf in Richtung
Gesundheit ist permanent, aber nie ganz erfolgreich“. Ein
Teil von uns ist immer „krank“, ein anderer Teil „ge-
sund“, oder besser: Solange wir leben, bewegt sich in uns
immer etwas in Richtung Blockade, etwas anderes immer
in Richtung harmonischer Fluß. Grundsätzlich können
uns zwei Mechanismen aus dem Gleichgewicht bringen:
Entweder die Fakoren, die krankmachen können, sind so
stark, daß die gesunderhaltenden Gegenkräfte, obwohl
gut entwickelt, nicht ausreichen, unser inneres
Gleichgewicht zu bewahren. So wird zum Beispiel auch
„der Gesündeste“ sich eine schwere Erkältung holen,
wenn er nur lange genug Kälte und Nässe aussetzt ist.
Oder die „gesundmachenden“ Kräfte in uns sind so ge-
schwächt, daß sie einer einer eigentlich „normalen“ Bela-
stung nicht standhalten. Oder beide Faktoren wirken zu-
sammen.
Es engt unser Blickfeld ein, wenn wir die Ursache von
Krankheit nur in einer dieser beiden Möglichkeiten sehen

können, die in aller Regel auch noch auf unterschiedlich-
ste Weise miteinander verbunden auftreten. Ein Kinostuhl
mag für zwei Stunden auf meinen Rücken „krankma-
chend“ wirken. Wenn mein Rücken diese Belastung aber
gut kompensieren kann, warum sollte ich auf den
Kinospaß verzichten? Wenn aber der Stuhl an meinem
täglichen Arbeitsplatz so schlecht ist, daß ich jeden Tag
eine Stunde intensiv mit meinem Rücken üben muß,
damit er mit diesem Stuhl einigermaßen zurecht kommt,
dann ist es vielleicht besser, den Stuhl zu wechseln.
„Gesundheit ist also ein dynamisches Gleichgewicht zwi-
schen dem Individuum, seinem autonomen Potential zur
Selbst-Organisation und Selbst-Erneuerung und seiner so-
zial-ökologischen Umwelt. Dieses Gleichgewicht ist ab-
hängig einerseits von der Verfügbarkeit und Nutzung von
gesundheitsschützenden bzw. -wiederherstellenden Fak-
toren in der Person selbst, aber auch in seiner Alltags-
organisation und Umwelt.“ Was gilt als gesundheitsschüt-
zenden Faktoren?
Die psychische Befindlichkeit. Dazu gehört unter ande-
rem: Eine positive Einstellung zum Leben, zur Arbeit.
Die Anforderungen der Umwelt werden als sinnvoll ver-
standen. Es herrscht ein „instrumentelles Vertrauen“, das
wegführt von der Überzeugung die Karten des Lebens
seien gegen einen gemischt. Ist jemand davon überzeugt,
daß er eine Vielzahl von passenden Hilfen (in den eige-
nen Händen oder in denen von vertrauten Personen) zur
Verfügung hat, um aktuelle Anforderungen zu bewälti-
gen, kommt er oder sie mit Belastungen besser zurecht.
Die körperliche Befindlichkeit. Dazu gehört unter ande-
rem: Gesunde Ernährung, gesunder Umgang mit dem
Körper, promptes und richtiges Reagieren auf körperliche
Störungen.
„Das Gleichgewicht ist andererseits abhängig von den po-
tentiell krankmachenden Einflüssen der physikalischen
(zum Beispiel Umweltgifte, Klima), biologischen (zum
Beispiel Viren, Bakterien) und sozialen (zum Beispiel
Stress, schlechte medizinische Versorgung)  Umwelt“.
„Gesundheit muß dabei vom Körper ständig „hergestellt
werden“ - sei es im Sinne einer immunologisch verstan-
denen Abwehr, sei es im Sinne einer Anpassung oder
einer zielgerichteten Veränderung der Umweltbedingun-
gen durch das Individuum“.
Viele Möglichkeiten also, wie Krankheit entstehen, viele
Möglichkeiten aber auch, wie Gesundheit gestärkt oder
wiederhergestellt werden kann.

(Alle Zitate aus: Almut Veidt, Salutogenese: Gesundheit als dynamisches

Gleichgewicht, Berliner Ärzteblatt, 11/95)

Wenn Mediziner diskutieren, was Krankheit ist.



Wir erleben in unserer alltäglichen
Auseinandersetzung mit der Frage,
was Yoga Menschen anbieten kann,
die von Krankheit betroffen sind, daß
sich darauf vor allem eine Antwort
geben läßt. Es ist eine Antwort, die in
der Tradition als ein wichtiges Ziel von
Yoga formuliert wird: svastha. „für
sich selbst“ (sva) „stehen“ (stha).
Yoga kann uns helfen, diesem
Zustand von svastha, also auf den ei-
genen Füßen stehen können, auch
angesichts einer Krankheit näherzu-
kommen.
In der konkreten Arbeit in unserem
Zentrum bezieht sich dies auf sehr un-
terschiedliche Ebenen. Welche davon
tatsächlich Thema werden, hängt al-
lein vom Bedürfnis, den Möglichkeiten
und der besonderen Situation ab, die
eine Person uns gegenüber formuliert.
u Yoga gibt uns Techniken, auch in
turbulenten Zeiten Stabilität und
Klarheit im Geist zu gewinnen, in-
nehalten zu können, einen verängstig-
ten Geist zu beruhigen. Zu diesen
Techniken zählen âsana genauso wie
prânâyâma und Meditation. Auf die-
ser, aus der Sicht des Yoga vielleicht
wichtigsten Ebene in der
Auseinandersetzung mit den Folgen
von Erkrankung, geht es um die
Verbesserung unserer Wahrnehmung
uns selbst und anderem gegenüber.
Wie kann jemand geholfen werden,
die eigene Situation klarer, umfassen-
der, richtiger wahrzunehmen? Was
kann sich jemand zumuten, welcher
nächste Schritt ist der richtige, ist
fremde Hilfe nötig? Dies bezieht sich
auf den Umgang mit der Krankheit
überhaupt, es betrifft aber auch ein-
zelne Fragen. Es kann zum Beispiel
heißen, daß jemand eine Operation,
vor der er oder sie bisher große Angst
hatte, als notwendig und sinnvoll
sehen lernt und sie optimistisch und
vertrauensvoll angeht. Es kann aber
auch heißen, eine scheinbar unaus-
weichliche Operation vermeiden zu
können. Im Prozeß des Übens liegt die
Möglichkeit, immer besser unterschei-
den zu können, mit was ich mich im
Augenblick abfinden muß und was
veränderbar ist. Und dies, ohne eine
einmal getroffene Position auf ewig
festzuschreiben. Yoga kann helfen,
selbst und freier zu entscheiden, offen
zu werden für unterschiedliche
Möglichkeiten.
u Yoga kann helfen, eine positive
Ausrichtung schaffen. Ein großer Teil
der Wirkung von Yogapraxis besteht

T H E M A

VIVEKA 6, S. 44

darin, die Selbstheilungskräfte eines
Menschen zu mobilisieren, mehr
Vertrauen in die eigene Kräfte zu fin-
den. Dazu gehört, einen Weg zu fin-
den, auch in schwierigen Situationen
Heilung oder zumindest positive
Veränderung für möglich zu halten.
Yoga kann auch hier helfen, offen zu
bleiben.
u Schließlich lassen sich körperliche
Blockaden durch eine entsprechende
Praxis positiv beeinflussen. Ein kranker
Rücken kann wieder gesund werden,
eine Migräne sich bessern, ein
Ohrgeräusch verschwinden.
Natürlich gibt es für solche positiven
Veränderungen keine Garantie. Ob
Yoga eine Hilfe sein kann, hängt nicht
nur ab vom Bemühen des betroffenen
Menschen, nicht nur von der Qualität
der Lehrerin, des Lehrers, sondern
eben auch von Vielem, das nicht in
unserer Hand liegt. 


